
 

26 

 

DOI: 10.37909/978-5-89170-343-8-2022-1003 
УДК: 069.12/15 

А.Е. Митина, А.В. Талашкин 
Сибирский центр колокольного искусства (Новосибирск) 

ул. Большевистская, 229, к.1., Новосибирск, 
Российская Федерация, 630083 

memitina.ae@gmail.com 
OCRID: https://orcid.org/0000-0002-4964-219X 

Интеграция колокольного звона 
в музейное пространство культовых сооружений  

Аннотация 
Статья посвящена проблеме несоответствующего эксплуатирования храмов и иных куль-

товых сооружений в экспозиционном пространстве музеев под открытым небом. Обознача-

ется необходимость решения проблемы, для чего предлагается введение церковного коло-
кольного звона в экскурсионные программы и разработка церковных мероприятий, под-
разумевающих наличие звонов. Рассматривается как исторический опыт энтузиастов второй 
половины прошлого столетия, которые были первыми в деле восстановления звонов после 
их запрета и долгого периода молчания колоколов; так и личный звонарский опыт. Прово-
дится анализ результатов описанных событий и формулируется два основных направления 
развития в рамках предложенного решения.  

Ключевые слова: колокола, колокольный звон, музеи под открытым небом, культовые 
сооружения, Спасо-Зашиверская церковь 

A.E. Mitina, A.V. Talashkin 
Siberian center of the art of bellringing (Novosibirsk) 

Bolshevistskaya st., 229, building 1., Novosibirsk, Russian 
Federation, 630083  

memitina.ae@gmail.com 
OCRID: https://orcid.org/0000-0002-4964-219X 

Integration of the bellringing into the museum space of religious buildings 

Abstract 
The article is devoted to the problem of inappropriate exploitation of temples and other places 

of worship in the exhibition space of open-air museums. The need to solve the problem is indicated, 
for which it is offered to incorporate church bellringing into excursion programs and develop dif-
ferent church events that imply the bellringing. Historical experience of enthusiasts of the second 
half of the last century, who were the first to restore the bells after their ban and a long period of 
silence of the bells and personal bellringing experience is considered. An analysis of the results of 
the described events is carried out and two main directions of development are formulated in the 
context of the proposed solution. 

Keywords: church bells, bellringing, open-air museums, places of worship, Spaso-Zashiv-
erskaya church 

Введение. Многие музеи имеют в своих 
экспозициях различные православные куль-
товые сооружения: храмы, часовни, коло-
кольни. Зачастую эти памятники являются 
объектами культурного наследия и не ис-
пользуются по прямому назначению, экспо-
нируются в качестве макетов: в них не совер-
шаются богослужения, не протекает при-
ходская жизнь, или же эти процессы строго 
регламентируются. Это особенно характерно 
для музеев под открытым небом. С матери-
альной точки зрения, для сохранения памят-
ников архитектуры это верное решение, 

поскольку только с помощью определенных 
ограничительных мер можно обезопасить 
здание от преждевременного разрушения. 
Но с духовной точки зрения храм в таком слу-
чае перестает выполнять свою главную 
функцию — быть домом Божиим, где возно-
сятся молитвы и совершаются церковные та-
инства. Храм создан для концентрации ду-
ховной жизни людей. В нем действует так 
называемая «призывающая благодать» — 
понятие, которое в православном истолкова-
нии означает эманацию Любви Божией к лю-
дям. Необходимо помнить, что самая главная 



Пути интеграции исторических объектов 
в пространство населенных пунктов ХХI века    Баландинские чтения. 2022. Том XVII 

27 

ценность храма — это его сакральное про-
странство. Именно поэтому следует форми-
ровать благоговейное отношение к такому 
месту как у работников, так и у посетителей. 
Это также важно учитывать при проектиро-
вании, эксплуатации и реставрации культо-
вых сооружений, особенно тех, которые 
находятся в ведомстве музеев. 

В противоречии позиций «храм-музейный 
экспонат» и «храм-дом соборной молитвы» 
возникает проблема: как использовать па-
мятники церковной архитектуры, без нанесе-
ния им ущерба, но сохраняя их сакральность 
и развивая в них церковную жизнь? В рамках 
обсуждений проблемы необходимо деятель-
ное участие официальных представителей 
как церковного, так и музейного сообщества. 

Мы же, звонари, как церковнослужители, мо-
жем лишь вынести на обсуждение один из 
вариантов решения, которое, наш взгляд, 
кроется в синтезе храмовых искусств. В дан-
ной статье мы рассмотрим составную часть 
этого синтеза — колокольный звон — и рас-
скажем, какие возможности для музейной 
экспозиции он открывает. 

Методы и материалы исследования. 
Для обоснования значимости колокольного 
звона в современной церковной жизни и 
определения его роли в музейной практике 
необходимо комплексное изучение темы: 
ознакомление с историей происхождения и 
развития этого искусства; анализ имеюще-
гося опыта как дореволюционных, так и со-
временных звонарей, экспозиционного опы-
та музеев, в ведомстве которых находятся 
культовые предметы и сооружения; выявле-
ние отличий в восприятии колокольного зво-
на современным обществом в сравнении с 
людьми дореволюционного времени; и опре-
деление дальнейших путей развития предла-
гаемого направления. 

Полученные результаты и их обсуждение. 
Восстановлению духовного наследия на базе 
музеев способствует та историческая среда, 
которую создают ландшафт, архитектура, 
экспозиции на территории и внутри постро-
ек. Поэтому звон, как храмовое искусство, 
напрямую связанное с народной культурой, 
вполне органично интегрируется в простран-
ство культовых сооружений в музейных экс-
позициях и работает с ними в синтезе, напол-
няя и оживляя эту историческую среду. 
Кроме того, колокольный звон пробуждает в 
нас память поколений: мы чувствуем при-
частность к истории нашей страны. 

История колокольного искусства на Руси 
берет начало в середине XI века, когда вме-
сте с принятием христианства к нам посте-
пенно пришли первые колокола [Энциклопе-
дический словарь, 1895, с. 722]. Колоколь-
ные звоны быстро стали неотъемлемой ча-
стью народной культуры, поскольку сопро-
вождали и озвучивали самые важные собы-

тия жизни и каждого человека, и всего на-
рода. В течение многих веков они были жи-
вым голосом страны, они создавали настрое-
ние, объединяли, вдохновляли, призывали. 
Звон являлся важным источником информа-
ции: люди умели различать повод, в связи с 
которым звон совершается [Смоленский, 
1906, с. 275]. Однако с 1918 года декретом 
«О набатном звоне» [Декрет…, 1918] коло-
кольный звон был запрещен, после чего 
начались гонения на церковь, сопровождаю-
щиеся кампанией массового уничтожения ко-
локолов. Значительный период молчания 
привел к тому, что звонарское мастерство, 
существовавшее как устная традиция — по-
чти повсеместно исчезло, кроме того, был 
утрачен и практический опыт проектирова-

ния и возведения колоколонесущих сооруже-
ний. 

Движение по возрождению колокольных 
звонов началось в 70–80-х годах ХХ века и 
осуществлялось усилиями светских людей на 
базе музеев, поскольку там в период гонений 
на церковь в ряде случаев удавалось сохра-
нить и церковные здания, и церковные цен-
ности. Колокола, хранившиеся в запасниках 
многих музеев, со временем были подняты 
на колокольни и постепенно зазвучали 
вновь. 

В 60-е годы ХХ века во исполнение Поста-
новления Совета Министров РСФСР от 30 ав-
густа 1960 года № 1327 «О дальнейшем 
улучшении дела охраны памятников куль-
туры в РСФСР» [Постановление…, 1960] по-
лучила масштабное развитие практика со-
здания музеев деревянного зодчества под 
открытым небом, позволяющих не только со-
хранить уникальное архитектурное насле-
дие, но и сделать его доступным для народа 
[Малые Корелы, 2022, история]. Туда стали 
перевозить старинные церкви и храмовые 
комплексы, находящиеся на грани исчезно-
вения. Со временем эти музеи сформировали 
различные экспозиции, неотъемлемой ча-
стью которых стали колокольные звоны. 

У истоков возрождения колокольного 
звона стояли историк Иван Данилов, музы-
кант Валерий Лоханский, этнограф Алек-
сандр Давыдов, которые в 1975 году начали 
работу по сбору колоколов и созданию «зву-
чащей экспозиции». О своем опыте звонари 
рассказывают в документальном фильме 
«Зову живых» [Зову живых, 1987, 12:43-
28:10]. Так, в Архангельском государствен-
ном музее деревянного зодчества и народ-
ного искусства «Малые Корелы», основанном 
в 1964 году, колокольные звоны зазвучали 
впервые 1 июня 1975 года. Колокольные 
звоны в музее стали особенной частью лю-
бого мероприятия, а по выходным дням они 
звучат теперь каждый час. Звонари стали ез-
дить по разным городам России, восстанав-
ливать колокольные подборы и звоны, само-



А.Е. Митина, А.В. Талашкин. Интеграция колокольного звона в музейное пространство культовых сооружений 

28 

 

стоятельно осваивая мастерство и обучая 

желающих. Появилась новая экскурсионная 
программа — концерты колокольного звона, 
существенно изменившая музейное про-
странство и привлекшая в музеи большое ко-
личество неравнодушных людей [Малые Ко-
релы, 2022, история]. 

Благодаря активной деятельности со-
трудников музея А.Н. Давыдова, И.В. Дани-
лова и подобных им энтузиастов в России за-
звучали давно забытые звоны с колоколен в 
Москве, Санкт-Петербурге, Суздале, Ростове 
Великом, Ярославле, Иркутске, Великом Нов-
городе, Смоленске, Пятигорске, Черкёхе 
(Якутия), на острове Валаам и в других насе-
лённых пунктах [Виденеева, 2014, с. 1–18]. 

К примеру, так описывает свой опыт Нов-
городский музей под открытым небом «Вито-
славлицы», открытый 1964 году: «Все значи-
тельные события в музее деревянного зод-
чества сопровождают колокольные звоны, 
впервые прозвучавшие в Витославлицах в 
1992 году. Большую помощь в освоении ис-
кусства колокольных звонов оказал Архан-
гельский музей деревянного зодчества и 
народного искусства «Малые Корелы». [Ви-
тославлицы: альманах, 2009, с. 19]. Сотруд-
ники музея отмечают, что для «Витослав-
лиц» также особенно важно «оживление» 
экспозиционного пространства, что достига-
ется путем введения в штат экскурсоводов-
интерпретаторов. Их задача — не дать посе-
тителям пройти мимо знаковых моментов 
культуры, не пропустить самое важное. Они 
«живут» в соответствии с экспонируемой 
эпохой, вовлекают посетителей в тематиче-
скую работу и в живом общении погружают 
их в прошлое, чем добиваются успеха интер-
претации у посетителей. 

У нас тоже есть подобный опыт. В 2020 
году в историко-архитектурном музее под от-
крытым небом в Новосибирске состоялось 
открытие новой экскурсии-рассказа «Звоны 
старинного храма», посвященной 320-летию 
Зашиверской церкви. Экскурсия сопровожда-
лась колокольными звонами Сибирского цен-
тра колокольного искусства [Гаркуша, Ново-
приезжая, 2021, с. 21–22]. В качестве так 
называемых «интерпретаторов» здесь высту-
пали сами звонари: в традиционных костю-
мах мы реконструировали подъём колоколов 

(привезенных из Сибирского музея колоколь-
ного звона, крупнейшего за Уралом), подня-
лись на ярус звона и начали воспроизводить 
те звоны, о которых известно из истории рус-
ского колокольного искусства, и о которых 
рассказывается в программе экскурсии. А в 
начале декабря 2021 года в рамках экспеди-
ции по исследованию якутских колоколов 
специалисты Сибирского центра колоколь-
ного искусства посетили музей-заповедник 
«Дружба» в Республике Саха (Якутия), на 

территории которого расположена копия За-

шиверского острога; и звонили на местной 
колокольне [Утро Якутии, 07.12.21 г. 22:55-
28:47]. 

Наш первый опыт интеграции колоколь-
ных звонов в музейное пространство культо-
вых сооружений имел свои положительные 
стороны: 

1. Экскурсии в Новосибирске пробудили 
общий интерес к церкви — о ней вновь заго-
ворили. Стало понятно, что у экспозицион-
ного пространства музейного комплекса За-
шиверского острога есть перспективы разви-
тия и это интересно людям. 

2. В Новосибирской церкви не проводятся 
богослужения, а в «Дружбе», хотя и редко, 
но совершаются. Благодаря звонам восста-
навливается и сохраняется сакральное про-
странство храма, по крайней мере, сделан 
один из значимых шагов. 

3. Реконструкции в Новосибирске пробу-
дили в нас исследовательский интерес к те-
ме, и сподвигли на поисковую экспедицию в 
Якутию, архивную работу, подготовку мате-
риалов для статьи о колоколах Спасо-Заши-
верской церкви; мы приблизились к понима-
нию условий, в которых приходилось звонить 
якутам в предыдущие века, что только уси-
лило научный интерес. 

Однако следует признать, что говорить о 
так называемой «точке реконструкции» (об 
экспозиции конкретного исторического пери-
ода) в рамках проведенных экскурсий за-

труднительно, поскольку на момент проведе-
ния этих мероприятий нам почти ничего не 
было известно о колоколах и звонах церкви. 
Впрочем, справедливо отметить, что изна-
чально включение колокольного звона в про-
грамму было попыткой воссоздать особое 
пространство церкви и расширить экспози-
ционные возможности музея, что и было сде-
лано. Но теперь необходимо идти дальше, 
качественно прорабатывая возможные вари-
анты экспозиций. 

Как бы ни был силен научный интерес, 
первостепенная задача нашего центра — 
восстановление и сохранение колокольного 
искусства в Сибири, поэтому считаем необхо-
димым вернуться к поставленной в начале 
проблеме и обсудить предлагаемый нами ва-
риант ее решения: интеграцию колокольного 
звона в экспозицию храмового сооружения. 

Можно выделить два основных направле-
ния развития: 

1. Восстановление духовной церковно-
приходской жизни в храмах, находящихся в 
ведомстве музеев, с целью возвращения пер-
воначальной функции и сохранения сакраль-
ности церковного сооружения. Этому сопут-
ствуют церковные (богослужебные и внебо-
гослужебные) звоны. 



Пути интеграции исторических объектов 
в пространство населенных пунктов ХХI века    Баландинские чтения. 2022. Том XVII 

29 

2. Реконструкция нецерковных историче-
ских сигнальных звонов с целью расширения 
экспозиционных возможностей музея и раз-
нообразия предоставляемых исторических 
сведений. 

Выводы. Мы понимаем, что единого ре-
шения для всех культовых зданий, находя-
щихся в музейном пространстве, быть не мо-
жет, поскольку не всегда есть возможность 
возобновить полноценную приходскую жизнь. 
Поэтому в каждом случае решения должны 
приниматься в содружестве специалистов 
разных областей науки и культуры, чтобы ин-
тересы как церкви, так и музейного сообще-
ства были учтены. В частности, для интегра-
ции звонов необходимо сотрудничество му-
зейных работников, кампанологов и звона-

рей. 

Следует также сказать, что в 50–80-е годы 
прошлого века «сакральному» было не при-
нято придавать особое значение, поэтому 
многие культовые здания перевозились про-
сто как архитектурные объекты, а колоколь-
ные звоны из церковных перешли в разряд 
нецерковных «музейно-художественных». Не-
льзя отрицать, что это был определенный шаг 
на пути нравственного возрождения России. 
Однако это был шаг в сторону от церковных 
традиций. Теперь же у нас есть необходи-
мость и все возможности восстановить перво-
начальный замысел объектов духовного на-
следия. 

Итак, в рамках статьи было сделано сле-
дующее: 

1. Выявлена проблема несоответствую-
щего использования храмовых сооружений, 
находящихся в ведомстве музеев; 

2. Рассмотрено, что колокольные звоны 
как неотъемлемая часть русской народной 
культуры является важной составляющей 
экспозиционного пространства храмовых со-
оружений; 

3. Описан опыт реконструкции звонов на 
исторических колокольнях; 

4. Предложено два основных направле-
ния развития колокольных звонов в экспози-
ционных пространствах храмовых сооруже-
ний: 

– восстановление церковных (богослу-
жебных и внебогослужебных) звонов;  

– реконструкции нецерковных историче-

ских сигнальных звонов.  

Список литературы 

1. Виденеева А.Е. 25-летие основания Ас-
социации колокольного искусства России в 
Ростове Великом. // Государственный музей-
заповедник «Ростовский Кремль», 2014. С. 18. 

2. Гаркуша Д., Новоприезжая Н. Воскрес-
ший Зашиверск // Сибирская звонница. №1 
(41). Новосибирск, 2021. С. 22. 

3. Смоленский С.В. О колокольном звоне 
в России. // Русская музыкальная газета. Пет-
роград, 1907. № 9–10. с. 265–281. 

References 

1. Videneeva A.E. In: 25-letie osnovaniya 
Assotsiatsii kolokol'nogo iskusstva Rossii v Ros-
tove Velikom [The 25th anniversary of the Bell 
Ringing Association in Russia in Rostov the 
Great]. Gosudarstvennyi muzei-zapovednik 
“Rostovskii Kreml'”, 2014. P. 18. (in Russ.) 

2. Garkusha D., Novopriezzhaya N. Voskres-
shii Zashiversk [The resurrected Zashiversk]. 
In: Sibirskaya zvonnitsa. No. 1 (41). Novosi-

birsk, 2021. P. 22. (in Russ.) 
3. Smolenskii S.V. O kolokol'nom zvone v 

Rossii [About the bell-ringing in Russia]. In: 
Russkaya muzykal'naya gazeta. Petrograd, 
1907, No. 9–10. Pp. 265–281. (in Russ.). 

Список источников 

1. Видеосюжет программы «Утро Якутии» 
телеканала Якутия 24. Выпуск от 07.12.21 г. 
22:55–28:47. 

2. Витославлицы: альманах. Вып. 1 / ред. 
совет: Л.В. Паршина, О.Н. Гаврилова; Новго-
родский государственный объединенный му-
зей-заповедник. Великий Новгород, 2009. 
106 с.: ил. С. 19. 

3. Декрет «О набатном звоне». 30 июля 

1918 г. // РГАСПИ. Ф. 2. Оп. 1. Д. 6771. Л. 1. 
Подлинник. Машинописный текст. Подпись 
В.И. Ленина — автограф.; Известия. 1918. 3 
августа.; Декреты Советской власти. М., 
1964. Т. III. С. 117. 

4. Официальный сайт Музея деревянного 
зодчества «Малые Корелы», История музея, 
31.01.2022, URL: https://www.korely.ru/ mu-
seum/history/ (дата обращения: 30.05.2022) 

5. Постановление Совета Министров 
РСФСР от 30.08.1960 № 1327 «О ДАЛЬНЕЙ-
ШЕМ УЛУЧШЕНИИ ДЕЛА ОХРАНЫ ПАМЯТНИ-
КОВ КУЛЬТУРЫ В РСФСР». 

6. Энциклопедический словарь. Т. XV. 
СПб., 1895. С. 722 («Колокола»). Цит. по: Ка-
вельмахер В.В. Способы колокольного звона 
и древнерусские колокольни. В кн.: 

Колокола: История и современность. М., 
1985. С. 39–78., с. 39. 

7. Ю. Пухначев, З. Каневский. Докумен-
тальный фильм об искусстве колокольного 
звона «Зову живых». Леннаучфильм по за-
казу Гостелерадио СССР, 1987 г. 

 

Материал передан в редакцию 18.06.2022 


